
 

 

Narrative des Klassismus. Religionspädagogische 
Anknüpfungspunkte und Perspektiven 

Dennis Breitenwischer 

Fictions of Class. Religious Education Connections and 
Perspectives 

Theo-Web 02/2025 
ISSN: 1863-0502 
https://openjournals.fachportal-paedagogik.de/theo-web  
Edited by: Susanne Schwarz und Karlo Meyer 
Hosted by: University Library Heidelberg 
Published by: DIPF – Leibniz-Institut für Bildungsforschung und Bildungsinformation 
DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.77 Licence: CC BY 4.0 International  

https://openjournals.fachportal-paedagogik.de/theo-web


105 

Breitenwischer, Narrative des Klassismus 

Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.77 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

Narrative des Klassismus. Religionspädagogische 
Anknüpfungspunkte und Perspektiven 

Dennis Breitenwischer 

Zusammenfassung 
Seit über zehn Jahren rücken autofiktionale Texte die Bedeutung von Herkunft und Klasse 
für die Identitätsbildung in den Fokus der gesellschaftlichen Aufmerksamkeit und initiie-
ren die aktuelle Klassismusdebatte mit. Autor:innen erzählen von ihrer Identitätsbildung 
in der Wechselwirkung von passiver Bestimmtheit und aktiver Gestaltung. Der Beitrag 
geht induktiv von literarischen Texten aus und verwebt ihre Interpretation mit soziologi-
schen, philosophischen und theologischen Positionen, um von dort aus religionspädago-
gische Perspektiven zu entwerfen: Narrative des Klassismus zeigen auf, dass Identität fra-
gil erscheint, weil sie von Individuen angesichts des ihnen Unverfügbaren und in der Dia-
lektik von Abhängigkeit und Freiheit konstruiert wird. Sie bieten Anschlussstellen für reli-
giöse Bildungsprozesse, indem sie reflektieren, wie Identitätsbildung durch Erfahrungen 
von Abwertung und Diskriminierung, von Scham und Schuld sowie durch das grundle-
gende Bedürfnis des Menschen nach Anerkennung geprägt ist. Im Spannungsfeld von Äs-
thetik und Ethik fragen sie darüber hinaus nach Bedingungen gelingenden Lebens. 

Schlagwörter: Identitätsbildung, Autofiktion, sozialer Raum, Relationalität des Individu-
ums, Ästhetik und Ethik, Anerkennung 

Fictions of Classism. Religious Education Connections 
and Perspectives 

Abstract 
For more than ten years, autofiction has been drawing society’s attention to the im-
portance of origin and class in identity formation and helping to spark the current debate 
on classism. Authors recount their identity formation in the interdependence of passive 
determination and active shaping. This article takes an inductive approach based on lit-
erary texts and interweaves their interpretation with sociological, philosophical and the-
ological positions in order to develop perspectives for religious education: narratives of 
classism show that identity appears fragile because it is constructed by individuals in the 
face of what is unavailable to them and is in the dialectic of dependence and freedom. 
They offer points of connection for religious education processes by reflecting on how 
identity formation is shaped by experiences of devaluation and discrimination, shame 
and guilt, and the fundamental human need for recognition. In the space of tension be-
tween aesthetics and ethics, they also ask about the conditions for a successful life. 

Keywords: Identity formation, autofiction, social space, relationality of the individual, 
aesthetics and ethics, recognition 



106 

Breitenwischer, Narrative des Klassismus 

Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.77 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

1 Perspektiven auf Klasse und Gesellschaft. Eine Hinführung 

1.1 Klasse Gesellschaft – eine Kunstausstellung 
Unter dem Titel Klasse Gesellschaft – Alltag im Blick niederländischer Meister präsen-
tierte die Hamburger Kunsthalle im Winter 2021/2022 Gemälde der holländischen und 
flämischen Genremalerei, die einen Einblick in die „niederländische Gesellschaft des 17. 
Jahrhunderts“ bieten, deren „soziales Netz als vorbildlich“ angesehen wurde und die 
gleichwohl „eine klare hierarchische Struktur erkennen“ (Pisot, 2021, 15) ließ. „Die Her-
ausbildung einer Klassengesellschaft war bereits den Zeitgenossen bewusst“ (ebd.), viel-
leicht auch, weil in den nördlichen Niederlanden zu dieser Zeit keine Ständegesellschaft 
mehr bestand: „Den sozialen Status bestimmten hier nicht mehr durch Geburt erworbene 
Privilegien, sondern der Erfolg am Markt und der damit verbundene Wohlstand“ (Lange, 
2021, 41). Dieses Gesellschaftsbild prägt auch den Blick der Künstler:innen sowie derje-
nigen, die ihre Werke in Auftrag gaben oder kauften. Sie lebten meist in städtischem Um-
feld und ihre „Lebenswelt war in besonderem Maße durch die Stadt und die nicht agrari-
sche Tätigkeit geprägt“ (ebd.). Die Perspektive auf das Landleben war bestimmt von ei-
nem „Spannungsverhältnis zwischen dem satirischen Blick auf die ‚tölpelhaften Bauern‘ 
und der Sehnsucht, dem geschäftlichen Treiben der Stadt zumindest teilweise zu entflie-
hen und die Ruhe auf dem eigenen Landsitz zu genießen“ (ebd.). Diese Polarität spiegeln 
die unterschiedlichen Gemälde wider. Einige von ihnen präsentieren ein ländliches Arka-
dien. In dieser „wohlwollenden Betrachtung des Landlebens, das sicher ein Stück weit 
idealisiert ist“ (a.a.O., 45), wird „der Bauer für den Bürger zum Vorbild“ (ebd.) erhoben. An 
ihm wird gezeigt, wie das Leben angemessen fromm, bescheiden und familiär zu führen 
sei. Andere Maler wie Adriaen Brouwer oder Jan Steen stellen wiederum die Auswirkun-
gen von Armut auf die Menschen, insbesondere im ländlichen Raum, dar, indem sie die 
Betroffenen und ihre Lebensweise karikieren. In ihren Bildern „wird das ausschweifende 
Leben regelrecht als eine conditio humana präsentiert“: Angehörige der Landbevölkerung 
„können einfach nicht anders“ (a.a.O., 40). Ihre Werke suggerieren, dass Menschen 
selbst für ihre Armut verantwortlich und nicht zu einer anderen (positiv konnotierten) Le-
bensführung in der Lage seien. „Deutlich zeigt sich darin die Stigmatisierung der Bauern 
als ‚Fremde/Andere‘, mit dem Ziel, sich von ihnen abzusetzen“ (ebd.). 

Neben der ihnen eigentümlichen Komik stehen die Gemälde auch für das „Konzept der 
Distinktion einer Führungselite, die sich abgrenzen möchte“ (a.a.O., 41). Diese Perspek-
tiven auf Armut und Reichtum sind der Spätmoderne keineswegs fremd, weshalb die Ge-
mälde des 17. Jahrhunderts aus Sicht der Ausstellungsmacher:innen durchaus zur 
„hochaktuellen Klassismus-Debatte“ (Pisot, 2021, 21) beitragen können. Hierzu wurden 
die Exponate der Genremalerei mit kontemporären Fotografien von Lars Eidinger und Ge-
mälden von Stefan Marx in ein dialogisches Verhältnis gehängt. Der Blick der Gegenwarts-
künstler auf von Armut betroffene Personen wirkt auf Betrachter:innen vielfach nicht we-
niger voyeuristisch und stigmatisierend als derjenige, den die Maler aus dem 17. Jahrhun-
dert werfen. Zugleich lassen die Bilder aus beiden Epochen offen, ob das Bewusstsein, in 
einer von Klassen geprägten Gesellschaft zu leben, schon bedeutet, auch Klassismuser-
fahrungen zu reflektieren. Diese Sichtweise einzunehmen, fällt in der Außenperspektive 
von Künstler:innen und Betrachter:innen auf von Armut betroffene Menschen notwendig 
schwer. Die mitunter verstörende Wirkung der Bildwerke aus Vergangenheit und Gegen-
wart sensibilisiert nachdrücklich dafür, dass der ästhetische Blick auf gesellschaftliche 
Verhältnisse moralische Urteile und ethische Implikationen mit sich führen kann. In 



107 

Breitenwischer, Narrative des Klassismus 

Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.77 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

Narrativen des Klassismus wird diese Verquickung von ästhetischen und ethischen Per-
spektiven auf das Selbst und die Mitwelt aus Sicht eines erzählenden Ichs reflektiert, das 
seinen Übergang zwischen den Klassen schildert. 

1.2 Literarische Reflexionen von Klasse und Identitätsbildung 
Dass in der Hamburger Kunsthalle eine Ausstellung zu Klasse und Gesellschaft kuratiert 
wird, dass Klassismus ins öffentliche Bewusstsein und zum aktuellen Debattenthema 
avanciert, verdankt sich auch Narrativen des Klassismus. In einer Kritik der wochentaz zu 
Édouard Louis’ neuestem Roman Der Absturz, mit dem er nach über zehn Jahren und 
nach mehreren autofiktionalen Texten die literarische Auseinandersetzung mit seiner fa-
miliären Herkunft abschließt, heißt es: 

„‚Klasse?‘, rieb man sich im Jahr 2015 verdutzt die Augen. Dieses Wort war nur noch eingefleischten Lesern 
des ‚Kapitals‘ ein Begriff. In einer Gesellschaft, die religiös an den sozialen Aufstieg glaubte, ergab ein Kon-
zept aus dem 19. Jahrhundert keinen Sinn mehr. Dank Louis fand dieses Wort wieder Eingang in den Sprach-
gebrauch […]. ‚Das Ende von Eddy‘ läutete ein Jahrzehnt ein, in dem das Nachdenken über soziale Struktur-
merkmale – Klasse, Geschlecht, ethnische Herkunft und sexuelle Identität – zentral war. Louis war Wegbe-
reiter meisterhafter Romane […]. Erfunden hat das Genre der autofiktionalen Herkunftserzählung zwar An-
nie Ernaux in den 1980er Jahren, aber ihre Wiederentdeckung für den deutschen Markt begann erst 2017  – 
Louis hat die Rezeption seiner eigenen Lehrmeisterin mitermöglicht“ (Hinzmann, 2025, 43). 

Faktuale und fiktionale Erzählungen eröffnen Rezipierenden Perspektiven darauf, was 
Klassismus aus der Sicht betroffener Individuen bedeutet. Die Erzählungen greifen multi-
perspektivisch auf das Phänomen Klassismus zu, indem Erfahrungen, andere zu diskri-
minieren oder von anderen diskriminiert zu werden, aus beiden Richtungen und häufig 
anhand desselben literarischen Personals zur Sprache kommen: Wer herabgewürdigt 
wird, würdigt als Reaktion bisweilen auch andere herab. Ergänzend zum Spannungsfeld 
von Ästhetik und Ethik, das auch schon die Bilder eröffnen, kann anhand von Erzähltexten 
gefragt werden, wie Menschen angesichts von klassistischen Diskriminierungen die Ge-
sellschaft wahrnehmen und die eigene Identität konstruieren. Narrative des Klassismus 
lassen paradigmatisch nachempfinden, 

„dass Menschen durch Geschichten-Erzählen ihre Lebenswirklichkeit in einen für sie begreiflichen Ge-
samtzusammenhang einzubetten versuchen, weil sie es nicht ertrügen, bloßen Zufällen oder Gesetzmäßig-
keiten ohne tieferen Bezug auf ihr Dasein ausgeliefert zu sein. (Das moderne Stichwort dafür heißt: Kontin-
genzbewältigung.)“ (Koschorke, 2012, 11). 

Die Autor:innen erzählen autofiktional, wie sie ihren Familien und den gesellschaftlichen 
Milieus entwachsen, in die sie hineingeboren worden sind, gleichzeitig in ihrer Identitäts-
bildung aber von ihnen bestimmt bleiben. In ihrem Bemühen, zu einem unabhängigen 
und eigenständigen Subjekt zu werden, verweisen sie Blicke und Urteile von anderen im-
mer wieder darauf, aus welcher Klasse sie kommen. Selbst der Versuch, aus der Kindheit 
und Jugend geprägte Verhaltensweisen bewusst abzulegen und andere kulturelle Praxen 
nachahmend zu übernehmen, verrät die Herkunft des Individuums. Insofern erzählen die 
Lebensgeschichten auch davon, was einem Ich in seiner Bildung unverfügbar bleibt und 
welchen Zufällen und Gesetzmäßigkeiten es sich ausgeliefert fühlt. In den Narrativen des 
Klassismus „wird Kontingenz nicht gebannt, sondern geradezu herausbeschworen“ 
(ebd.) Indem die Ich-Werdung retrospektiv erzählt wird, erscheint „bewältigte Kontingenz 
[als] […] anerkannte Kontingenz“ (Lübbe, 1986, 166). Die figurierten Ichs erkennen in ihren 
Erzählungen an, in ihrem Handeln „auf das Insgesamt dessen, was allen absichtsvollen 
Selbstbezügen indisponibel vorausliegt“ (ebd.), bezogen zu sein. Sie wissen sich 



108 

Breitenwischer, Narrative des Klassismus 

Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.77 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

eingebunden in Beziehungen und Praxen, die ihnen unverfügbar vorausliegen und ihr Sub-
jektsein und -werden von dorther mitbestimmen. 

Bei der Lektüre der autofiktionalen Texte können Lesende strukturparallel zu religiösen 
Lebensdeutungen nachvollziehen: „Im Akt der Anerkennung unserer schlechthinnigen 
Abhängigkeiten ändern sich nicht diese, vielmehr ändern wir uns, nämlich in unserem 
Verhältnis zu diesen Abhängigkeiten“ (a.a.O., 167). Somit lässt sich im Blick auf religiöse 
Bildungsprozesse grenzbewusst danach fragen, ob Narrative von Klassismuserfahrungen 
Perspektiven auf eine „Kultur des Verhaltens zum Unverfügbaren“ (a.a.O., 149) eröffnen 
können. Ausgehend vom Nachdenken darüber, wie kontingent, abhängig und bedingt die 
eigene Identitätsbildung in den Erzählungen erscheinen kann, stellt sich mitunter bei der 
Lektüre zugleich die Frage nach der „Dimension der Unbedingtheit des Selbst- und Welt-
verhältnisses“ (Korsch, 2000, 16). 

1.3 Rezeptionsästhetische Lernräume 
Den Rezipierenden stellen „zentrale Partien der biblischen Literatur und der nicht-bibli-
schen [sic!] Literatur […] Lernräume“ zur Verfügung, in denen „spielerisch […] der Um-
gang mit kontingent sich einstellenden Situationen trainiert“ (Huizing, 2016, 19) und in 
„die hinein das Selbst sich probeweise, experimentell entwerfen kann“ (Kumlehn, 2018, 
301). Dabei bilden Narrationen von Klassismuserfahrungen wie beinahe jede „(literari-
sche) Kunst […] ein[en] ideale[n] Distanzfilter, um die Autorität de[r] Gefühl[e] zu testen“ 
(Huizing, 2016, 19), die sich in Ablösungsprozessen von der eigenen Herkunft einstellen. 
Fiktionale und faktuale Texte über Klassismus werden häufig von einem „Ich“ erzählt, das 
sich in der Retrospektive auf das eigene Leben um eine Binnen- und Außenperspektive 
auf das Erlebte bemüht. Seine Erzählhaltung ist geprägt davon, sich mit eigenen Hand-
lungen und Gedanken zu identifizieren oder sich von ihnen abzugrenzen. Darin zeigt sich 
eine Selbstdistanz, die Lesende in einem „Wechselspiel zwischen subjektiver Involviert-
heit und genauer Textwahrnehmung“ (Spinner, 2022, 18) nachvollziehen können. 

In Lernarrangements eingebunden, ermöglichen die Erzählungen somit Schüler:innen, 
einen „intensive[n] Bezug zu literarischen Figuren“ aufzubauen, indem sie „eigene Ge-
fühle und Sichtweisen, auch Wunschvorstellungen anderer Lebensmöglichkeiten im Text 
wiederfinde[n]“ (a.a.O., 19). Über das Lernen an und mit Erzählungen kommen sie selbst 
zur Sprache, ohne zum Thema des Unterrichts zu werden. Denn die Erzähltexte ermögli-
chen ihnen auch, sich von der Handlung und den Figuren distanzieren zu können. „Lite-
rarisches Verstehen“ bedeutet (gerade im schulischen Unterricht), „dass man in der Logik 
des Textes denkt und auch die Fremdheit von Figuren wahrnimmt“ (ebd.). Für Jugendli-
che, die ihre familiäre Herkunft zu reflektieren beginnen, weil andere Menschen, von de-
nen sie anerkannt werden wollen, in ihrem Leben bedeutsamer werden, können Fiktionen 
des Klassismus als „Laboratorien der Existenz verstanden werden, die [ih]ren Existenzho-
rizont erweitern“ (Kumlehn, 2018, 301; vgl. auch Huizing, 2016, 56). Sie geben zu verste-
hen, wie Individuen ihre kontingente und ihr weiteres Leben bestimmende Herkunft ver-
arbeiten und bewältigen, indem sie von ihr und ihrem Lebensweg erzählen. „Das Erzählen 
trägt demnach Sinn in die Welt, versieht ihren Lauf mit Absichten und Zielen, […] bringt 
sie überhaupt erst in eine intelligible Form und verwandelt sie so den Menschen an, die 
sich in ihr nicht nur praktisch, sondern auch symbolisch einrichten müssen“ (Koschorke, 
2021, 11). Die Narrative des Klassismus „eröffnen Möglichkeiten des Neu- und Anders-
Sehens der Wirklichkeit“ (Kumlehn, 2018, 301), wie die oben zitierte Buchrezension zu 
Édouard Louis’ aktuellem Roman herausstellt. 



109 

Breitenwischer, Narrative des Klassismus 

Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.77 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

2 Was bedeutet Klasse? – Die Welt neu und anders sehen 

2.1 Klasse als Konstrukt 
Kim de L’Horizons Roman Blutbuch, der 2022 mit dem Deutschen Buchpreis ausgezeich-
net wurde, thematisiert in intersektionaler Perspektive (vgl. Meyer, 2017, 41-49) Erfahrun-
gen von Klassenzugehörigkeit und Queerness und reflektiert dabei immer auch den eige-
nen gesellschaftlichen Standpunkt: 

„Meine Blutbuchenmadness, mein aus … allem dauerte den ganzen Sommer. […] Ich zog in die Strasse an-
fangs Studium [sic!], small-town-girl-me, die Mieten waren für Zürich anständig tief. Ich sass oft am Fenster, 
schaute auf das Volk hinunter und kam mir so viel klüger und besser vor, weil ich es nicht nötig hatte, mit 
Geschlecht oder Reichtum rumzuprotzen. Was ich nicht checkte und was mein mit haufenweise Bourdieu 
& Eribon angefuttertes Ich jetzt checkt: Natürlich protzte ich mit anderen Dingen rum in dieser Zeit – meiner 
Bildung, die ich ebenso mühsam erstand wie die Balkanstrassen-Gänger ihren Mercedes-Rolex-Bizeps-
Glanz. Wir standen am Fenster unserer Student*innen-WG, rauchten (selbstgedrehte Zigaretten als weite-
res Distinktionsmittel: keine grossen Zigarettenkonzerne unterstützen) und schauten wortwörtlich auf die 
jungen Männer hinab, schauten eher auf unsere schon vorgefertigten Bilder von ihnen, schauten auf die 
Körper, die keine Individuen waren, die alle gleich aussahen für uns, die aus den Vororten kamen und dach-
ten, die ‚Balkanstrasse‘ sei schon Stadt.“ (de L’Horizon, 2022, 142-143) 

In diesem Abschnitt des Romans zeichnet de L’Horizon nach, wie der Blick eines Men-
schen strukturiert ist, der über eine bestimmte Bildung und einen dementsprechenden 
Lebensstil verfügt. Dabei referiert das erzählende Ich in seiner Selbstreflexion auf die For-
schungen des französischen Soziologen Pierre Bourdieu, in deren Tradition auch die Ver-
öffentlichungen des erwähnten Didier Eribon stehen. Das Ich beschreibt nicht einfach 
eine Straßenszene. Vielmehr nimmt es seine Umgebung als einen „Raum der sozialen Po-
sitionen“ und mehr noch als einen „Raum der Lebensstile“ (Bourdieu, 1987, 212) wahr, in 
dem die Individuen (inter-)agieren. Die Textstelle zeigt, wie „zwischen der Position, die der 
einzelne innerhalb eines gesellschaftlichen Raums einnimmt, und seinem Lebensstil ein 
Zusammenhang besteht“ (Bourdieu, 1993, 31). 

Bourdieu behauptet einen engen, reziproken Zusammenhang zwischen der sozialen 
Position und den aus ihr resultierenden Lebensstilen, Verhaltensweisen und sogar dem 
politischen Wahlverhalten. Denn bei der Auswertung hunderter Fragebögen konnte er be-
obachten, dass einzelne Berufsgruppen sowohl über ein bestimmtes ökonomisches und 
kulturelles Kapital verfügen – hierunter zählen Wissen, Bildung, Zugang zu und Umgang 
mit Kulturgütern (vgl. Müller, 2014, 47-57) – als auch jeweils dieselben Hobbys teilen, den 
gleichen Wein bevorzugen und ein ähnliches Konsumverhalten zeigen. Aus den beobach-
teten Gemeinsamkeiten und Differenzen, wie Menschen ihr Leben führen und welche 
Haltungen sie einnehmen, entwickelt er in seiner grundlegenden Studie Die feinen Unter-
schiede ein Gesellschaftsmodell, in dem er objektive Strukturen und subjektive Praxen zu 
verbinden sucht (vgl. Suderland, 2014, 219-225). Das Modell nennt er „den sozialen 
Raum“, ihn „zu konstruieren heißt, auf einer zweidimensionalen (fiktiven) Ebene die Ver-
teilung aller in der sozialen Welt relevanten Positionen sowie aller damit strukturell ver-
bundenen Eigenschaften und Praktiken zu entwerfen“ (Bourdieu, 1993, 35-36). 

„Es gibt also Unterschiede (und genau das meine ich, wenn ich von sozialem Raum spreche) und wird sie 
weiter geben. Muß man aber deshalb schon die Existenz von Klassen akzeptieren oder behaupten? Nein. 
Es existieren keine sozialen Klassen […]. Was existiert, ist ein sozialer Raum, ein Raum von Unterschieden, 
in denen die Klassen gewissermaßen virtuell existieren, unterschwellig, nicht als gegebene, sondern als 
herzustellende“ (Bourdieu, 1998, 26). 



110 

Breitenwischer, Narrative des Klassismus 

Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.77 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

Wenn Bourdieu „eher von einem sozialen Raum ausgeh[t]“ (Bourdieu, 1993, 35), als von 
einer Klassengesellschaft spricht, „geht es [ihm] vielmehr darum, die herkömmliche Vor-
stellung von ‚Klasse‘ außer Kraft zu setzen, als sie noch zu stärken“ (a.a.O., 31). Gleich-
wohl teilt er die Menschen entsprechend ihrem Vermögen an ökonomischem, kulturel-
lem, sozialem und symbolischem Kapital in ein Oben und Unten ein. In seiner Darstellung 
bedient er sich weiterhin des Klassenbegriffs (vgl. Schneickert/Weiß, 2014, 140-147). Al-
lerdings fasst er die soziale Klasse als eine „konstruierte Klasse“ (Bourdieu, 1987, 182) 
auf, die folglich keine zu mobilisierende, revolutionäre Masse bildet: „Eine soziale Klasse 
ist weder definiert durch ein Merkmal […] noch durch eine Summe von Merkmalen (Ge-
schlecht, Alter, soziale und ethnische Herkunft, […] Einkommen, Ausbildungsniveau etc.) 
[…]. Eine soziale Klasse ist vielmehr definiert durch die Struktur der Beziehungen zwi-
schen allen relevanten Merkmalen“ (ebd.). Mithin kann sie als „soziologisch analysierte, 
objektive Klasse“, als eine „Klasse auf dem Papier“ (Schneickert/Weiß, 2014, 141), theo-
retisch beschrieben werden. Der Begriff ist zwar von der Wirklichkeit der Akteur:innen im 
sozialen Raum zu unterscheiden, steht zu ihr aber in einem intrikaten Wechselverhältnis. 
Die Vorstellungen von Klasse speisen sich aus realen gesellschaftlichen Bedingungen 
und wirken auf diese sowie das Leben der Individuen zurück. Nicht zuletzt deshalb wird 
in den Erzählungen und Debatten weiterhin von Klasse gesprochen. 

2.2 Reflexion von Klassenzugehörigkeit 
„Die Position, die jemand im sozialen Raum einnimmt, das heißt in der Distributionsstruktur der verschie-
denen Kapitalsorten, die auch Waffen sind, bestimmt auch seine Vorstellungen von diesem Raum und die 
Positionen, die er in den Kämpfen um dessen Erhalt oder Veränderung bezieht“ (Bourdieu, 1998, 26). 

Bourdieu selbst nutzt den Begriff Klassismus nicht, aber er benennt Faktoren, wie er ent-
steht. Unter Klassismus kann „die Benachteiligung oder Abwertung einer Person aufgrund 
ihrer Klassenzugehörigkeit“ als „die einfachste Definition des Begriffs“ (Hobrack, 2024, 2; 
vgl. hierzu auch Gamper/Kupfer, 2024, 125) verstanden werden. Weil Positionen im sozi-
alen Raum durch Bewertungen zugewiesen werden und weil der soziale Raum letztlich 
von Akteur:innen konstruiert wird, indem sie „in Praktiken der Valorisierung […] Differen-
zen markier[en]“ (Reckwitz, 2019, 67), sind stets auch Gefahren der Abwertung von Per-
sonen gegeben. Diese Diskriminierungserfahrungen aufgrund von Klassenzugehörigkei-
ten gehören mithin zur sozialen Welt, erscheinen ihr gleichsam inhärent. Gleichzeitig öff-
nen die Forschungen von Bourdieu und anderen Soziolog:innen den Blick dafür, dass 
diese Klassen nicht manifest sind, sondern „Konstruktion“ (Bourdieu, 1987, 183). 

Die Rezeption soziologischer Forschung ermöglicht der Erzählinstanz in Blutbuch, ei-
nen Schritt zurückzutreten, die eigene Position im sozialen Raum zu reflektieren und in 
Klassenbegriffe wie Ober- und Unterschicht oder auch Mittelklasse als gleichsam bild-
hafte, fiktionale Beschreibungen zu identifizieren, die auf „der Interpretation der klassen-
spezifischen Verteilung der Merkmale und Praktiken“ (ebd.) beruhen. Dem erzählenden 
Ich wird in der Rückschau bewusst, wie die Deutung und Bewertung der Merkmale, die 
einer Klasse zugeschrieben werden, von der eigenen Position im sozialen Raum abhän-
gen. Es reflektiert, wie die positionsbedingte Deutung, hier versinnbildlicht in der Per-
spektive aus dem Fenster auf die Straße, den sozialen Raum mit herstellt, weil Differen-
zen wahrgenommen und ausgestellt werden. Die Erzählfigur wähnt sich als intellektuelle 
Person überlegen, erkennt aber in der Rückschau, woher ihre Bewertungsschemata 
stammen und dass sie selbst (vor allem als queere Person) ständiger Be- und Abwertung 
ausgesetzt ist. 



111 

Breitenwischer, Narrative des Klassismus 

Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.77 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

Folglich strukturiert sich der soziale Raum nicht nur nach dem Besitz ökonomischen oder 
kulturellen Kapitals, sondern auch nach dem „‚Geschmack‘“ (Bourdieu, 1987, 31) eines 
Individuums, „dem innerhalb der Auseinandersetzungen auf dem Kräftefeld der herr-
schenden Klasse wie dem der kulturellen Produktion eine herausragende Rolle zukommt“ 
(ebd.). Der „Geschmack“ eines Subjekts drückt sich in seinem Lebensstil aus. An ihm 
lässt sich wiederum seine soziale Position ablesen. Somit hierarchisieren und formieren 
der Geschmack und das „Geschmacksurteil“, das „die höchste Ausprägung des Unter-
scheidungsvermögens darstellt“ (Bourdieu, 1993, 31), eine Gesellschaft ähnlich wie die 
monetären Vermögensverhältnisse. Denn der Geschmack wird von anderen bewertet 
und dadurch legitimiert oder eben nicht: „Der legitime Geschmack, d.h. der Geschmack 
für die legitimen Werke […] wächst mit steigender Bildung, um bei den Kreisen der herr-
schenden Klasse mit den größten schulischen Kapitalien zu kulminieren“ (Bourdieu, 
1987, 36-38). Durch die Bewertung seines Geschmacks durch andere als einer Form so-
zialer Praxis wird einem Individuum ein Platz im sozialen Raum zugewiesen (vgl. Schwin-
gel, 1995, 114-117). So können sich Akteur:innen mit hohem kulturellem Kapital, wie etwa 
das erzählende Ich und seine Mitbewohner:innen in der Student:innen-WG, zur herr-
schenden sozialen Klasse zählen (vgl. Bourdieu, 1993, 39). Indem das erzählende Ich ein 
Wir von einem Die unterscheidet, denkt es in der automatisch verlaufenden Absetzbewe-
gung einer Gesellschaft, die „einer Logik der Distinktion folgt“ und in der Personen „als 
distinguiert oder als vulgär“ (a.a.O., 24) wahrgenommen werden.  

Weil sie Bourdieu gelesen hat, vermag die Erzählinstanz inzwischen zu reflektieren, 
dass die Gesellschaft einen „Raum symbolischer Distinktionen“ darstellt, der „den Raum 
der materiellen Unterschiede ausdrückt und reproduziert“ (a.a.O., 25). Somit wird der so-
ziale Raum „ähnlich wie ein Saussuresches System von Phonemen“ (a.a.O., 24) über Dif-
ferenzen konstituiert. Gleichzeitig verbindet „der Geschmack […] die Dinge und Men-
schen, die zueinander passen, […] und macht sie verwandt“ (Bourdieu, 1987, 374), wie 
die rauchenden Studierenden oben am Fenster und die Männer unten auf der Straße. Der 
„Geschmack klassifiziert“ mithin zweifach: Er macht aus „sozialen Subjekte[n] […] Klas-
sifizierende, die sich durch ihre Klassifizierungen selbst klassifizieren“ (a.a.O., 25; vgl. 
Reckwitz, 2010, 19-22). Im (spät-)modernen Geschmacksurteil verweben sich individu-
elle Wahrnehmung und gesellschaftliche Norm ähnlich wie in den Bildern der Genrema-
lerei des 17. Jahrhunderts, wenn auch in anderem Gewand und mit anderen Implikatio-
nen.  

Erzählungen von Klassenzugehörigkeiten scheinen geprägt durch „eine neue Aufmerk-
samkeit gegenüber den Verflechtungen des Ethischen mit dem Ästhetischen“ (Welsch, 
1994, 4). Im Rekurs auf „soziologische […] Ästhetiken (Bourdieu, […]) machen [sie] ethi-
sche Aspekte als Grundgesichtspunkte des Ästhetischen geltend“ (ebd.). Wie vielen Er-
zählungen haftet ihren fiktionalen Räumen eine „ethische Ausrichtung“ an, eine „Aus-
richtung auf das ‚gute Leben‘ mit Anderen [autrui] und für sie in gerechten Institutionen“ 
(Ricœur, 1996, 210). Auf diese Triade werfen Autorinnen, die von einer Klasse in eine an-
dere übergegangen sind, eine eigene Perspektive. Ihr Streben nach einem guten Leben 
und die Frage, was sich darunter vorgestellt werden kann, sowie ihr Blick auf gerechte In-
stitutionen ist von dem Bewusstsein geprägt, immer schon in gesellschaftliche Zusam-
menhänge eingebettet zu sein, die dem Subjektsein vorausliegen und es von daher mit-
bestimmen. Ihre Autofiktionen zeigen paradigmatisch: 

„Leben kann sich nur performativ darstellen, kann sich nur gebunden an die leiblichen Vollzüge selbst aus-
legen, ist ohne Wahrnehmungsphänomenologie nicht zu beschreiben und damit nur im Kontext 



112 

Breitenwischer, Narrative des Klassismus 

Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.77 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

ästhetischer Vollzüge da. Zugleich ist es als Gestaltungsaufgabe in das Soziale so eingebunden, dass es 
jenseits ethischer Grundentscheidungen gar nicht handlungs- und d.h. überlebensfähig wäre“ (Kumlehn, 
2007, 145). 

Lesende können in Narrationen von Klassismus erfahren, dass „alles Wahrnehmen […] 
spezifisch“ (Welsch, 1994, 18) und an die Position im sozialen Raum gebunden ist, wes-
halb „kein Sehen ohne blinden Fleck“ (a.a.O., 19) auskommt. Erzählfiguren wie in Blut-
buch reflektieren, warum eine „bestimme Wahrnehmungstypik“ favorisiert und „andere 
Wahrnehmungsmöglichkeiten ins Abseits“ (ebd.) gedrängt werden. Ihre „reflektierte Äs-
thetik sensibilisiert nicht nur für die Spezifität ästhetischer Paradigmen, sondern zugleich 
für ihre Blindheit“ (ebd.). So können Narrative des Klassismus unterstützend wirken, eine 
„Kultur des blinden Flecks“ (a.a.O., 20) zu schulen, „die prinzipiell für Ausschlüsse, Ver-
werfungen, Andersheiten sensibel wäre. Sie verschriebe sich nicht einem Kult des Sicht-
baren […], sondern dem Verdrängten, den Leerzonen, den Zwischenräumen, der Alterität“ 
(ebd.). Dabei können die blinden Flecken im Handeln, in der Normorientierung und in der 
Selbstwahrnehmung des Individuums bewusstwerden. 

Schule als Institution trägt nach Bourdieu zur Reproduktion von Klassen bei, weil Lehr-
kräfte die „herrschende Kultur“ (Bourdieu, 1993, 22) vermitteln und so insbesondere 
Schüler:innen mit hohem kulturellem Kapital ansprechen. Damit verweist er auf den en-
gen Zusammenhang von sozialer Herkunft und schulischem Bildungserfolg. In diesem 
Horizont gilt deshalb auch, sensibel für die blinden Flecke der Narrative des Klassismus 
selbst zu sein. Da die Autor:innen häufig durch schulische und universitäre Bildung von 
einer Klasse in eine andere übergegangen sind, stellt sich die Frage, ob es sich bei ihren 
autofiktionalen Texten jeweils um „funktionale“ oder „dysfunktionale Kunst“ (David, 
2024, 154) handelt. Tragen die Erzählungen also dazu bei, bestehende Systeme, denen 
die Autor:innen ihren Aufstieg mit verdanken, zu hinterfragen, sind sie also dysfunktional? 
Oder schreiben sie gesellschaftliche Strukturen fort, indem sie etwa den „Topos des Auf-
stiegs weiter auf[laden] und legitimier[en]“ (ebd.)? Wie de L’Horizon die eigene Sicht auf 
den sozialen Raum kritisch reflektiert, kann auch die Lektüre von Klassismuserzählungen 
in der Verschränkung von ästhetischer und ethischer Perspektive „deutungsmachtsensi-
bel“ (Kumlehn, 2022) angelegt werden: Wer erzählt in wessen Namen? Was lassen die 
Narrative sehen? Was verdecken sie? Welche Bilder von Subjekten/Akteur:innen zeich-
nen sie? Welche Position im sozialen Raum nehmen die Leser:innen der Texte ein? (vgl. 
a.a.O., 56).

3 Perspektiven auf Identität 

3.1 Identitätsbildung und -reflexion im Erzählen 
Am Ende des Romans Blutbuch verfasst die Erzählfigur Briefe an ihre Großmutter auf Eng-
lisch, weil sich manche Sachverhalte nicht in Deutsch oder gar der Muttersprache, Bern-
deutsch, ausdrücken ließen (vgl. de L’Horizon, 2022, 270). Das Englische dient als Mittel, 
sich von der Herkunft abzusetzen, als Resultat einer bereits vollzogenen Distanzierung: 
„writing in English means […] I change class […], I refuse the farmer language“ (a.a.O., 
277). Gleichzeitig empfindet sie Scham, auf diese Weise ihre Familie partiell zu verleug-
nen, ihre Vorfahren gar zu betrügen. Scham bildet einen dominierenden Affekt von Men-
schen, die ihre Herkunftsklasse verlassen haben, aber in der angestrebten Ankunfts-
klasse nie vollständig ankommen werden (vgl. Jaquet, 2018, 164-174). Sie empfinden 
„Herkunftsscham“, die „häufig zusammen mit Anpassungsscham [auftritt], wenn die 



113 

Breitenwischer, Narrative des Klassismus 

Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.77 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

Angleichung an ein Milieu, das mir wichtig ist, misslingt“ (Huizing, 2016, 56). Diese dop-
pelte Distanzerfahrung evoziert in den autofiktionalen Texten die Frage nach der eigenen 
Identität. Die Individuen befinden sich gleichsam in einem Zwischenzustand, den die 
französische Philosophin Chantal Jaquet im Rekurs auf Bourdieu als „non-reproduction“ 
(Jaquet, 2014) bzw. mit dem „Neologismus […] transclasse“ (Jaquet, 2018, 20) bezeich-
net. Die Autor:innen, die selbst „Klassenübergänger[:innen]“ (ebd.) sind, loten das Sein 
zwischen den Klassen in Texten aus, die mitunter „moins autobiographiques que auto-
socio-biographiques“ (Ernaux, 2003, 23) sind, weil sie die gesellschaftlichen Umstände 
mitbedenken, von denen die Identitätskonstruktion beeinflusst wird. Diese Perspektive 
rückt die Fraglichkeit der eigenen Existenz in den Blick: 

„Maybe this is what is inherently queer about autofiction: to start writing from a reality that repeats the fic-
tion that we don’t exist. To start writing from a reality that isn’t real to us, that puts us in the realm of fiction. 
To produce ourselves through writing, to invent literary spaces that are other, hyperreal, utterly needed re-
alities“ (de L’Horizon, 2022, 270). 

De L’Horizon beschreibt, wie Individuen ihre Subjektivität konstruieren, „die das herr-
schende Modell nicht reproduzieren und denen sich ihre Identität unter dem Zeichen der 
Beschimpfung oder der Anzüglichkeit offenbart. Sie bleiben ungenannt, weil unbenenn-
bar …“ (Jaquet, 2018, 19). Die Fragilität der eigenen Identität gerät zur existentiellen Erfah-
rung. Klassenübergänger:innen konstruieren ihre Identität gegen eine sie negierende 
Wirklichkeit durch das Schreiben bzw. durch das Erzählen von sich selbst. In den autofik-
tionalen Texten selbst wird durch „eine Verschränkung von Fiktion und Realität“ (Walden-
fels, 1985, 234) ein Ich gebildet und gesetzt (vgl. de L’Horizon, 2022, 270). Als Kunstwerke 
zeigen die Erzählungen, „was sie an neuen Sinnmöglichkeiten und Sinnzusammenhängen 
eröffnen“ (ebd.). Sie schaffen fiktionale Räume, die die Realität überschreiten. Narratio-
nen des Klassismus ermöglichen Lesenden, „die vorgeschlagene Welt imaginär zu be-
wohnen, um die eigenen Möglichkeiten in sie hinein zu entwerfen bzw. diese an ihr kritisch 
zu spiegeln“ (Kumlehn, 2012, 141). 

Rezipierenden einen Raum für kritische Reflexion der eigenen gesellschaftlichen Opti-
onen zu bieten, scheint ein wesentlicher Antrieb autofiktionaler Klassismuserzählungen 
zu sein. Sie wollen nicht allein zeigen, wie „einzelne die Klassenschranken […] überwin-
den“ (Jaquet, 2018, 224). Denn den gelingenden Aufstieg einzelner Individuen zu erzäh-
len, könnte bestehende Strukturen im sozialen Raum manifestieren, weil sie als durch-
lässig wahrgenommen werden. Damit könnte der Blick von diskriminierenden Verhältnis-
sen auf die einzelnen gelenkt werden, die für ihr „Schicksal voll verantwortlich“ sind, und 
so „die Überzeugung [ge]nährt [werden], die soziale Ordnung spiegele die natürlichen Ver-
dienste eines jeden und mißbillige zu Recht Trägheit und Dummheit“ (a.a.O., 30). Autofik-
tionen, die von einem „außergewöhnliche[n] Weg“ berichten, können die „Mythologie von 
Begabung, Zufall oder Verdienst“ stärken, „die im Herzen des American Dream liegt“ 
(a.a.O., 29), der sich nicht mehr nur auf die USA beschränkt. Das Narrativ, jeder „könne 
einzig dank [d]es Mutes, [d]er Entschlossenheit und [d]er rastlosen Arbeit reich werden 
und aufstreben“ (ebd.), scheint politisch lebendig zu bleiben, auch wenn die sozialen Li-
mitationen längst bekannt sind. Einige Erzählungen von Klassismuserfahrung möchten 
über diese Deutung hinaus jedoch daran mitwirken, bestehende Strukturen zu untermi-
nieren, indem sie Denkprozesse anstoßen, die „Klassengrenzen“ als soziale Konstruktio-
nen zu entlarven und sie langfristig „für alle abzuschaffen“ (a.a.O., 224). 

Wie konstruiert ihnen die Wirklichkeit erscheinen kann, spiegeln die Erzähler:innen 
auch poetologisch, indem sie die Gemachtheit der Autofiktion offenlegen: „Maybe this is, 



114 

Breitenwischer, Narrative des Klassismus 

Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.77 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

why so many of us write ‚autofiction‘: because we are still stories, because we aren’t real 
bodies yet“ (de L’Horizon, 2022, 270). Die eigene Lebensgeschichte steht paradigmatisch 
dafür, dass „Menschen als in Geschichten verstrickt gedacht werden“ (Kumlehn, 2012, 
142). „Das Subjekt konstituiert sich [in autofiktionalen Texten] […] als Leser und Schreiber 
des eigenen Lebens. […] Das Selbst der Selbsterkenntnis ist die Frucht eines Lebens der 
Selbsterforschung“ (Ricœur, 1991, 396). Die reflexive Selbstgewinnung umschreibt de 
L’Horizon metaphorisch als Fahrt: „Maybe this is what autofiction means: to drive through 
the realm of reality with one’s own tempo, focus and mode“ (de L’Horizon, 2022, 270). Die 
Fahrt durch das Gefilde der Wirklichkeit versinnbildlicht, dass „Identität auf einer Tempo-
ralstruktur beruht, die dem Modell einer dynamischen Identität entspricht, wie sie der po-
etischen Konzeption eines narrativen Textes entspringt“ (Ricœur, 1991, 396). In Autofikti-
onen wird Lesenden transparent: Es „wird die Geschichte eines Lebens unaufhörlich re-
figuriert durch all die wahren und fiktiven Geschichten, die ein Subjekt über sich selbst 
erzählt“ (a.a.O., 397). Dabei erscheinen in Narrationen von Klassismuserfahrungen Sub-
jekte nicht nur als Schreibende und Lesende ihrer selbst, sondern sie sind in ihrem fiktio-
nalen Entwurf immer auch von den Lesevorgängen anderer, oder anders formuliert, auf 
die Anerkennung ihrer Lebensgeschichte durch andere angewiesen. Mithin erweist sich 
an den erzählenden Figuren in Klassismuserzählungen in besonderer und zugespitzter 
Weise, was auf alle Subjekte zutrifft. Die eigene „narrative Identität“ (a.a.O., 396) kann 
von anderen angefragt werden oder im Verlauf der Zeit überholt erscheinen und wird 
schließlich refiguriert. 

Die Erzählungen fokussieren, wie mit dieser Dynamik und Fragilität umzugehen ist. Sie 
fragen nach „der Ressourcenbildung für diese Refiguration der eigenen Lebensge-
schichte“ (Kumlehn, 2012, 142). 

„I wanted to write about you, Grandma, because your life is inside of me. […] [T]he earliest forms of scripture 
were always records of debts. How much did you give me, how much did I promise in return? That’s why I 
think that literature and guilt are indivisibly interconnected. But – I also believe the forms of writing which 
interest me have always been those that don’t want to be what they have to be. Texts that undermine their 
primary intention, projects that want to get free of their debts, writing that searches exit doors of writing“ 
(de L’Horizon, 2022, 276f.). 

Literatur wird hier ein subversives Potential zugeschrieben. In der Erzählung verschränken 
sich ästhetische Möglichkeiten, „nicht eine andere Welt, sondern diese Welt als andere“ 
(Waldenfels, 1985, 233) zu sehen, mit „ethischen Implikationen“ (Ricœur, 1996, 200). 
Denn „im irrealen Bereich der Fiktion erforschen wir unablässig neue Bewertungsweisen 
für Handlungen und Figuren“ (a.a.O., 201). Die „Bewertungsübungen im Bereich der Fik-
tion“ (ebd.) stellen vielleicht einen Ausgang aus dem Schreiben in die Wirklichkeit dar. Sie 
können Figuren wie Lesenden Möglichkeiten eröffnen, sich von ihren Schulden zu be-
freien, wenn „die Erzählung letzten Endes ihre Erschließungs- und Verwandlungsfunktion 
gegenüber dem Empfinden und Handeln des Lesers in der Phase der Refiguration der 
Handlung durch die Erzählung ausüb[t]“ (ebd.). Sie fragen: „Wer spricht? Wer handelt? 
Wer erzählt sich? Wer ist das moralische Subjekt der Zurechnung?“ (a.a.O., 207), und er-
öffnen so „einen imaginären Raum von Gedankenexperimenten […], in denen das mora-
lische Urteil im hypothetischen Modus durchexerziert wird“ (ebd.). De L’Horizon reflek-
tiert wortspielerisch, wie sich das Verhalten der Großmutter auf die eigene Weltwahrneh-
mung auswirkt: „I think of having to maintain an image of a ‚good family‘. A good family is 
an ordinary family. Ordinary meaning: belonging to an order. The order“ (de L’Horizon, 



115 

Breitenwischer, Narrative des Klassismus 

Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.77 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

2022, 276). Die Identität bildet sich in der Auseinandersetzung mit sozialen Ordnungen. 
Dabei können Vorbilder Orientierung bieten. 

3.2 Identitätsbildung als mimetischer Prozess 
In seinem Roman Anleitung ein anderer zu werden beschreibt Édouard Louis in einer „fik-
tive[n] Aussprache mit [s]einem Vater“ (Louis, 2022, 23) eine von vielen Klassenübergän-
ger:innen erlebte doppelte Distanzerfahrung. Bei seinem Eintritt ins Gymnasium, fern sei-
ner dörflichen Heimat in Amiens, bemerkt er: 

„Auf dem Gymnasium begriff ich, dass es Formen der Distanz gibt, die weitreichender und komplexer sind 
als die geographische Distanz. […] Vor allem merkte ich schnell, dass ich mich von den anderen Schülern 
unterschied. Sie waren in einer anderen Welt als unserer aufgewachsen, und durch sie entdeckte ich nicht 
so sehr meine Klassenzugehörigkeit, denn die war mir im Prinzip immer bewusst gewesen, sondern, was 
meine Klassenzugehörigkeit konkret bedeutete. Die anderen unterhielten sich in der Pause über Theater-
stücke und Kinofilme, erzählten von Reisen, die sie in den Ferien gemacht hatten. Ich war noch nie im Aus-
land gewesen, war noch nie im Theater oder im Kino gewesen, in unserem Umfeld ging niemand ins Kino, 
höchstens zu den Filmen, die dreimal im Jahr im Festsaal des Dorfes gezeigt wurden“ (a.a.O., 38). 

Auf dem Gymnasium wird Louis mit einem Geschmack konfrontiert, der innerhalb dieser 
Institution als legitim gilt und vor dem „all das keinen Wert mehr“ zu haben scheint, für 
das er in seiner Kindheit und in der Dorfgemeinschaft „Anerkennung bekam“ (a.a.O., 39). 
Er spürt: „[A]lles, jedes kleinste Detail unterschied mich von den anderen, selbst die Klei-
dung“ (ebd.). Um diese Distanz zu überwinden, beginnt er das Verhalten der Mitschü-
ler:innen nachzuahmen, insbesondere seiner Freundin Elena, die aus bildungsbürgerli-
cher Familie stammt. Die aktive Identitätsbildung setzt eine bewusste Entscheidung „für 
einen neuen Lebensstil, für die Codes einer neuen Klasse und für alles, was damit in Ver-
bindung stand, Kunst, Literatur, Film“ (a.a.O., 48) voraus. Indem er sich den am Gymna-
sium herrschenden Geschmack aneignet, neue Freund:innen und deren „Leben imitiert“ 
(ebd.) vereinen sich in der Biografie des Erzählers zwei Wege der „Mimesis“ (Jaquet, 2018, 
37), das „schulische Modell“ (a.a.O., 50) und das „familiale Modell“ (a.a.O., 41), wobei er 
sich eher an einer Wahlverwandtschaft als an einem Mitglied der Herkunftsfamilie orien-
tiert. Ganz im Gegenteil: Von Elenas Familie aufgenommen und neu sozialisiert zu wer-
den, bedeutet für den Erzähler, „Rache für meine Kindheit nehmen“ zu können, „Macht 
über dich [seinen Vater], über meine Herkunft, über die Armut, über die Beleidigung“ 
(Louis, 2022, 48) zu erlangen. 

Die Imitation „eines realen oder fiktiven Vorbilds, welches das Individuum zu erreichen 
wünscht“ (Jaquet, 2018, 37), wird im Roman als reflektierter mimetischer Prozess rekon-
struiert, auch wenn „die Nachahmung der Affekte und Verhaltensweisen in einer Klasse 
oder einem gegebenen Milieu […] ihrem Wesen nach nicht-intentional [sic!]“ ablaufen 
und „eher aus einem körperlichen Spiegelschema, denn aus einer explizit getroffenen 
Wahl“ (a.a.O., 40) resultieren können. Louis kommt es aber darauf an, die Nachahmung 
anderer als „einen bewussten Lernvorgang“ (ebd.) seines figurierten Ichs nachzuvollzie-
hen, wozu er dessen Verstehensprozess narrativ nach dem „Modell dreifacher Mimesis“ 
(Kumlehn, 2012, 139) strukturiert.  

„Erst dort in Amiens sah ich all das. Ich musste auf Distanz zu meiner Herkunft gehen, um sie zu verstehen, 
und wenn ich eine chronologische Autobiographie schreiben wollte, müsste ich mit Amiens beginnen und 
erst danach das Dorf erzählen, denn erst auf dem Gymnasium konnte ich meine Kindheit richtig sehen“ 
(Louis, 2022, 39). 



116 

Breitenwischer, Narrative des Klassismus 

Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.77 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

Der soziale Raum wird hier wie ein fiktionales Werk gelesen. Dabei verschränkt Louis die 
inhaltliche Darstellung mit einer poetologischen Reflexion. In dieser intrikaten Beziehung 
wird die Identitätsbildung des Ich-Erzählers nachgezeichnet. In ihr spiegelt sich jene „Auf-
gabe der Hermeneutik“, die Autor:innen und Lesenden gleichermaßen obliegt, nämlich 
„die Gesamtheit der Vorgänge zu rekonstruieren, durch die ein Werk sich von dem un-
durchsichtigen Hintergrund des Lebens, Handelns und Leidens abhebt“ (Ricœur, 1988, 
88). 

In Anleitung ein anderer zu werden ist nachvollziehbar, dass lesendes Verstehen von 
sozialen Prozessen ebenso „das Handeln veränder[n]“ (ebd.) kann wie die Lektüre von Er-
zählungen selbst. Den aus drei Phasen bestehenden „hermeneutische[n] Zirkel“ (Kum-
lehn, 2012, 140), der nach Ricœur im Lesen durchlaufen wird, stellt das nacherzählte Er-
leben der Ich-Figur vor. Zunächst präsentiert der Erzähler, wie ihm sein hermeneutisches 
Vorverständnis bewusst wird, das er aus seiner ländlichen Herkunft mitbringt, als er das 
Gymnasium besucht: „Ich begriff, dass es für die anderen Schüler genauso selbstver-
ständlich war, zu studieren, wie für mich, nicht zu studieren“ (Louis, 2022, 39). Auf der 
Ebene der Mimesis I, der „Vorgestaltung (préfiguration) des praktischen Feldes“ (Ricœur, 
1988, 88), werden beim Erzähler wie beim Rezipierenden Kategorien wachgerufen, die 
den sozialen Raum strukturieren, „sodass sich menschliche Handlungen […] als lesbare 
und interpretierbare Handlungen erweisen“ (Kumlehn, 2012, 140). 

„Mit der mimesis II treten wir in das Reich des Als ob ein […]: in das Reich der Fiktion“ 
(Ricœur, 1988, 104). Gerade dieser Übertritt ist bei Narrativen des Klassismus, die in der 
Form bewusst zwischen dem Faktualen und Fiktionalen schillern, nicht leicht zu identifi-
zieren. Indem Louis „den endgültigen Bruch mit dir [seinem Vater] und mit der Welt, in der 
ich mit dir gelebt habe“ (Louis, 2022, 40), den Abschied von Elena und Amiens in einer 
„Fabelkomposition“ (Ricœur, 1988, 104) verdichtet, wird das biographische Erleben der 
Vergangenheit „in entsprechende Ordnungsgefüge überführ[t] und in […] eine sinnvolle, 
stimmige Geschichte“ (Kumlehn, 2012, 140) gefasst. So wird die Begegnung mit seinem 
Mentor Didier Eribon in der Romanmitte zugleich als „Bruch“ (Louis, 2022, 133) mit Elena, 
als „Wende“ (a.a.O., 135) und als „nächste[r] Morgen“ (a.a.O., 147) in einem neuen Leben 
bezeichnet, wodurch „Akteure, Ziele, Mittel, Interaktionen, Umstände usw. im Zeitfluss 
synthetisiert und strukturiert werden“ (Kumlehn, 2012, 140). Die Teilnahme an der Lesung 
von Eribon aus seinem Buch Rückkehr nach Reims erzählt der Ich-Erzähler als einen le-
bensverändernden Erkenntnismoment: „Er [Eribon] schildert, wie seine Homosexualität 
ihn schon als Kind von seiner Familie und von der Welt, die ihn umgab, entfernt hatte (und 
ich spreche mit mir selbst, und ich denke: wie bei dir)“ (Louis, 2022, 137; vgl. auch Eribon 
2017, 37-47). 

Der Ich-Erzähler veranschaulicht am eigenen Rezeptionsvorgang, wie der „Weg der mi-
mesis erst beim Zuhörer oder Leser zu seinem Abschluss gelangt“ (Ricœur, 1988, 114), 
indem eine „Neugestaltung (refiguration) [des praktischen Feldes] in der Rezeption des 
Werkes“ (a.a.O., 88) angeregt wird. In der Phase der mimesis III „kommt die Erzählung als 
mündlicher oder schriftlicher Text wieder zum Leben und erhält darin eine spezifische Be-
deutung für andere, um in der Auseinandersetzung mit ihr die je eigene narrative Identität 
weiter zu bilden“ (Kumlehn, 2012, 140). Die Freundschaft mit Eribon veranlasst Louis zum 
Schreiben eigener autofiktionaler Texte und er bekennt im Epilog: „Die Veröffentlichung 
des Buchs und die darauffolgenden Bücher veränderten mein Leben“ (Louis, 2022, 265). 
Und zwar nicht nur durch seine Bekanntheit als Autor, sondern auch in seiner Sichtweise 
auf sich selbst und seine Herkunft. Louis deutet beispielsweise seine Eltern, ihre 



117 

Breitenwischer, Narrative des Klassismus 

Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.77 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

Verhaltensweisen und Handlungen, in seinen späteren Werken anders als in Das Ende 
von Eddy (Louis, 2015). Er interpretiert sie weniger als Täter:innen denn als soziale Ak-
teur:innen, deren Handeln habituell und systemisch bestimmt ist. Teilweise werden sie 
auch als passive Opfer eines Systems stilisiert (vgl. Louis, 2019; ders., 2021). Das verän-
dert auch den Blick auf sich selbst. 

Während sein Erstlingswerk Das Ende von Eddy noch klar vom Bruch mit seinem El-
ternhaus und den Menschen in seinem Heimatdorf geprägt war, fragt Louis in Anleitung 
ein anderer zu werden: 

„Bin ich dazu verdammt, mich immer nach einem anderen Leben zu sehnen? Ich glaube, ich schreibe, weil 
ich manchmal alles bereue, weil ich manchmal bereue, mich von der Vergangenheit abgekehrt zu haben, 
weil ich mir manchmal nicht sicher bin, ob meine Bemühungen zu irgendetwas nutze waren. Manchmal 
denke ich, dass meine Flucht vergeblich gewesen ist, dass ich um ein Glück gekämpft habe, das ich nie 
gefunden habe“ (Louis, 2022, 267). 

Die „Refiguration macht das Leben zu einem Gewebe erzählter Geschichten“, wenngleich 
ein „erforschtes Leben“ nicht immer „ein gereinigtes und geklärtes Leben“ (Ricœur ,1991, 
396) sein muss. Das Ich „der Klassenübergänger hat […] Züge […] einer Komplexbildung.
[…] Es handelt sich […] um […] eine Kombination von Gegensätzlichem […], eine ge-
mischte Struktur, die jedoch unter der Wirkung der Integration nicht notwendig als solche
erscheint“ (Jaquet, 2018, 134). Weil Erzählungen des Klassismus gerade die Dissonanzer-
fahrungen und die Brüche im Leben ihrer Protagonist:innen herausstellen und von den
Schwierigkeiten erzählen, diese zu integrieren, erscheint die narrative „Konfiguration […]
als dissonante Konsonanz“ (Ricœur, 1988, 106). Klassenübergänger:innen verbleiben
zwischen den Klassen, zwischen Ankommen und Aufbruch, zwischen der Sehnsucht
nach Neuem und der Trauer um das Verlorene.

Die Identität der Klassenübergänger:innen „bildet sich entlang einer Geschichte und 
im Verlauf von Wandlungen“, „die Komplexion ähnelt einer Hybridisierung. Das Gewebe 
ist ein Mischgewebe“ (Jaquet, 2018, 137). Damit stehen die Klassenübergänger:innen 
pars pro toto für „alle modernen Subjektformen“, die sich „von Anfang an als hybride ar-
rangiert“ (Reckwitz, 2020, 31) erweisen. In ihren Autofiktionen scheinen die „immanenten 
Friktionen“ durch, „die Subjektformen instabil und […] potentiell als mangelhaft erleb-
bar“ (a.a.O., 32) werden lassen. Sie erzählen von gelingender Identitätsbildung „im Ver-
weis auf eine Gesellschaft, die die Selbsterfahrung als kohärentes Selbst einfach nicht 
mehr ermöglicht, zumindest aber sehr erschwert“ (Keupp, 1999, 87). Im mimetischen Le-
sevorgang können Rezipierende nachempfinden: „Die Muster gelungener Subjektivität 
enthalten damit von vornherein spezifische Muster des Scheiterns der Identität“ (Reck-
witz, 2020, 32). Angesichts der „Auflösung von Kohärenzgarantien“ (Keupp, 1999, 87) ver-
schränken die autofiktionalen Texte ästhetische und ethische Perspektiven, indem sie 
„die Frage nach dem guten Leben im Sinne des gelingenden Lebens, das gerade auch das 
Unverfügbare und das Dunkle in sich aufnimmt, […] immer wieder neu […] stellen“ (Kum-
lehn, 2007, 145). Autor:innen legen Zeugnis davon ab, dass die „narrative Identität keine 
stabile und bruchlose Identität“ ist, insofern sie „in ständiger Bildung und Auflösung be-
griffen“ (Ricœur, 1991, 399) ist. 

4 Identität als Gewebe. Ein religionspädagogischer Ausblick 
Indem sie von Identitätsbildung erzählen, stellen Narrative des Klassismus einen „religi-
onspädagogischen Leitbegriff“ (Schweitzer, 2012, 112) in den Mittelpunkt ihrer Handlung 
und berühren Aspekte der „‚Subjektwerdung‘“, die „als Maxime religionspädagogisch 



118 

Breitenwischer, Narrative des Klassismus 

Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.77 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

reflektierten Handelns“ (Schröder, 2021, 172) gelten können. In Klassismuserzählung be-
deutet Identitätsbildung vielfach, ein Ich zu konstituieren und es gleichzeitig bei der „au-
tosoziobiographischen Arbeit des Schreibens […] innerhalb einer umfassenderen Wirk-
lichkeit, einer gemeinsamen Situation oder eines geteilten Leidens zu verlieren“ (Jaquet, 
2018, 26). Annie Ernaux beschreibt diese Dialektik und damit das Genre, in dem das Fik-
tionale mit der faktualen „Form eines Berichts“ (ebd.) changiert, so: 

„Mir ist es wichtig, die Worte wiederzufinden, mit denen ich damals über mich selbst und die Welt nach-
dachte. […] Doch die Frau, die ich 1995 bin, kann sich nicht in das Mädchen von 52 hineinversetzen, das 
nur seine Kleinstadt kennt, seine Familie und seine Privatschule, das Mädchen, das nur einen begrenzten 
Wortschatz hat. […] Um meine damalige Lebenswirklichkeit zu erreichen, gibt es nur eine verlässliche Mög-
lichkeit, ich muss mir die Gesetze und Riten, Glaubenssätze und Werte der verschiedenen Milieus verge-
genwärtigen, Schule, Familie, Provinz, in denen ich gefangen war und die, ohne dass mir ihre Widersprüche 
bewusst gewesen wären, mein Leben beherrschten. […] Natürlich keine Erzählung, die eine Wirklichkeit 
erzeugen würde, anstatt nach ihr zu suchen. Mich auch nicht damit begnügen, die Erinnerungsbilder freizu-
legen und zu transkribieren, sondern diese als Quellen behandeln, die etwas aussagen, wenn man sie mit 
unterschiedlichen Herangehensweisen betrachtet. Im Grunde eine Ethnologin meiner selbst sein“ (Ernaux, 
2021, 30). 

Bourdieu hat empirisch über Fragebögen erforscht, wie der soziale Raum entsteht. In Er-
zählungen von Klassismuserfahrungen wird die Akteur:innenperspektive selbst thema-
tisch. Sie machen transparent, wie Individuen den sozialen Raum mitkonstruieren und 
wie der soziale Raum wiederum auf ihre eigene Identitätsbildung zurückwirkt. Die Au-
tor:innen betreiben eine ethnologische Arbeit an der eigenen Biographie: „[E]in Subjekt 
erkennt sich wieder in der Geschichte, die es sich selbst über sich selbst erzählt“ (Ricœur, 
1991, 397). Im erzählenden Nachforschen wird Identität (re-)konstruiert. Gleichzeitig of-
fenbart sie sich den Erzählenden, wenn sie ihre Herkunft reflektieren, als sozial determi-
niert. Autofiktionen von Klassenübergänger:innen bezeugen, dass die Identitätsbildung 
als „Nicht-Reproduktion […] keine Selbstschöpfung des Ichs, sondern eine soziale Ge-
meinschaftsproduktion des Ursprungs- und Entwicklungsmilieus“ darstellt, „insofern sie 
nur mit ihnen oder gegen sie zustande kommt“ (Jaquet, 2018, 213). Im Rekurs auf die 
Spannung von Ich-Suche und Ich-Verlust, die sich in Ernaux’ Erzählweise ausdrückt, fasst 
Jaquet das Ich der Klassenübergänger:innen als „Komplex sedimentierter Affekte“ auf, 
„die für ein Individuum, seine Lebensweise, seine Urteile und sein Verhalten konstitutiv 
sind“ (a.a.O. 99). Sie werden durch das Erzählen zugleich freigelegt und in einen Zusam-
menhang gebracht. Identität in die Metapher einer „Komplexion“ zu fassen, „drückt die 
komplizierte Verschlingung der Fäden aus, die das Gewebe eines Lebens ausmachen und 
dieses Leben an das der anderen binden“ (a.a.O., 101). 

Die „Idee der Komplexion“ dekonstruiert wie die Auffassungen einer narrativen oder 
einer Patchwork-Identität „sowohl die essentialistische Vorstellung, der zufolge ein 
Mensch fest und unveränderlich vorbestimmt ist, als auch die existentialistische Sicht, 
die ihm ganz natürlich den Status eines freien Subjekts aufdrückt“ (a.a.O. 213). Denn „die 
Geschichten“, mit denen sich ein Ich konstruiert, sind „keine individuellen Besitztümer, 
sondern als Produkte des sozialen Austauschs zu verstehen“ (Keupp, 1999, 103). Indivi-
duen greifen, wenn sie sich selbst erzählen, auf ein bestehendes „semantische[s] Be-
griffsnetz“ (Kumlehn, 2012, 140) zurück, und ihre „Selbst-Narrationen unterliegen einer 
ständigen sozialen Bewertung“ (Keupp, 1999, 103). Die Identität eines Individuums ent-
spricht aus dieser Sicht einer „netzartige[n] Verbindung“ zwischen ihren „Ursachen“ und 
Herkünften, ihrem „Sein mit den anderen“ sowie den „gemeinsamen und singulären 



119 

Breitenwischer, Narrative des Klassismus 

Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.77 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

Determinationen“, die sich „am Schnittpunkt seiner inneren und äußeren Geschichte ver-
knoten“ (Jaquet, 2018, 213). 

Was Narrative des Klassismus über die Identitätsbildung eines Individuums erzählen, 
kann strukturparallel bei der Konstruktion religiöser Identität beobachtet werden: 

„Moderne Lebensläufe erscheinen als Wanderungsbewegungen durch verschiedene soziale, kulturelle und 
religiöse Welten, sie beinhalten nicht nur eine stufenweise Verwirklichung unterschiedlicher Identitäten 
[…], sondern selbst eine parallele Komposition mehrfacher Identitäten […]. Vor diesem Hintergrund ist reli-
giöse Identität nicht mehr als in sich abgeschlossen beschreibbar. Identität ist sicher auch nicht willkürlich, 
zufällig, jederzeit ersetzbar und ohne biographischen Längsschnitt. Sie entspricht vielmehr dem Bild des 
‚Gewebes‘ (Ricœur), das durch andauernde Interaktion Veränderung erfährt. […] Identität entsteht dem-
nach nicht durch Besinnung auf das eigene Ich, d.h. sie kann nicht direkt gefunden werden, sondern allein 
über den Umweg der Interpretation der Pluralität des Kontextes […]. Die Dynamik des Identitätsgewebes ist 
desweiteren [sic!] ‚anti-deduktiv‘ strukturiert“ (Ziebertz, 1999, 81). 

Ziebertz greift spätmoderne Identitätskonzeptionen auf und fragt von ihnen ausgehend 
nach Möglichkeiten religiöser Bildung, in der „christliche Identität als ein mobiler Zustand 
betrachtet werden muss, der zunehmend auf Einsicht, Verständnis und Überzeugung be-
ruht“ (a.a.O., 82). Dabei sieht er als Herausforderung „religiöser Erziehung […], die zum 
Teil diffusen und scheinbar inhaltsleeren Religionsstile […] mit der Lehre und Praxis sub-
stantieller Religion zu konfrontieren“ (a.a.O., 83). Sein „dialogisch[es]“ (ebd.) Konzept ei-
ner „kommunikativen Religionsdidaktik“ berücksichtigt, dass „die von Schülern mitge-
brachte christlich-religiöse Erziehung fragmentarischen Charakter annimmt“ (a.a.O., 84). 
Angesichts gesellschaftlicher und religiöser Pluralität geht es Ziebertz didaktisch um 
„Prozesse des Verstehens und Deutens […], die sich auf die Person in ihrer Beziehung zum 
Inhalt beziehen“ und die auf die „Zusammenführung der Fragmente religiöser Identität zu 
einem Gewebe“ (a.a.O., 84) zielen. Als Gegenstand religiöser Lernprozesse identifiziert er 
„eine Inhalts-Religion, die, wie das Christentum, über reiche Zeugnisse der Gotteserfah-
rung verfügt, die auf narrative Weise das Geheimnis des Glaubens erschließen“ (a.a.O., 
83). 

Setzt man hingegen anti-deduktiv bei der Vorstellung von einer Identität als Gewebe 
selbst an, erhebt also die Identitätsbildung, wie sie in Narrativen des Klassismus figuriert 
wird, selbst zum Inhalt, verschiebt sich der Fokus religiöser Lernprozesse. Indem Autofik-
tionen die passive Bestimmtheit und aktive Gestaltung von Identität eines Individuums 
ineinander verschränkt erzählen, sensibilisieren sie Lesende, für die autonome Subjekti-
vität als ein idealisiertes Selbstbild fungiert, überhaupt erst einmal dafür, Identität als Ge-
webe zu denken. Diese Verstehens- und Deutungsprozesse können Anknüpfungspunkte 
bieten, die subjektive Religion zu reflektieren: „Anknüpfungspunkt[e] einer explizit religi-
ösen Lebensdeutung sind alle jene Momente, in denen das Leben in einer ganz besonde-
ren Weise nach Deutung drängt“ (Lauster, 2005, 178). 

Narrationen von Klassismuserfahrungen erzählen vom Unverfügbaren in der eigenen 
Identitätsbildung. Sie reflektieren Schamsituationen, fragen nach Schuld und zeigen 
Möglichkeiten von Versöhnung mit sich und anderen auf. Die erzählten Selbstdeutungen 
im Kontext sozialer Bedingtheiten reflektieren das Gefühl, ausgeliefert zu sein, und for-
mulieren das Bedürfnis, sich (endlich) aufgehoben und angenommen zu fühlen. Ausge-
hend von biografischen Erfahrungen fragen die Texte grundlegend, was unter gutem und 
gelingendem Leben verstanden werden kann. In den Erzählungen kommen Erfahrungen 
„der fragmentarischen, fragilen, fragwürdigen Existenz zur Geltung und [eher implizit] […] 
die Hoffnung auf ein Ganz-Werden“ (Schröder, 2021, 176). Religionspädagogisch können 
diese „Impulse der narrativen Identitätsbildung“ aus Autofiktionen aufgegriffen und mit 



120 

Breitenwischer, Narrative des Klassismus 

Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.77 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

„biblischen Erzählungen […] als Konstrukte narrativer Identitätsarbeit“ (Kumlehn, 2012, 
144), wie Gen 2-3, Lk 10,25-37 oder Lk 15,11-32, in ein spannungsvolles Verhältnis gesetzt 
werden. 

Fiktionale und faktuale Erzählungen von Klassismuserfahrungen thematisieren, wie In-
dividuen ihre Identität in der „Wechselwirkung eines Freiheits- und Abhängigkeitsgefühls“ 
(a.a.O., 158) bilden, indem sie sich mit der ihnen unverfügbaren Herkunft reflektierend 
auseinandersetzen sowie reale und fiktive Vorbilder nachahmen. Um ihre Herkunft und 
die damit verbundenen gesellschaftlichen Modelle nicht zu reproduzieren, loten die Ich-
Erzähler:innen „Spielräume und Möglichkeiten der Gestaltung“ (Keupp, 2002, 103) im so-
zialen Raum aus. Ihre „Identitätsnarrationen“ bezeugen, dass „diese Freiheitsgrade rela-
tional genutzt werden in Beziehung zu den sozial vermittelten Narrationen des Selbst“ 
(ebd.). Auch wenn die Erzählungen auf den ersten Blick ohne Transzendenzbezug aus-
kommen (vgl. Jaquet, 2018, 101), lassen sie Möglichkeiten einer „Lebensdeutung“ auf-
scheinen, die sich subjektiver „Religion“ (Lauster) gegenüber affin erweist und für die ob-
jektive Religion dann einen Deutungsrahmen zur Verfügung stellt.  

In der Dialektik von Ich-Bildung und Ich-Verlust, die sich aus dem „autosoziobiographi-
schen“ Zugriff der Erzählungen auf Identität ergibt, „schließt sich die vermeintliche Kluft 
zwischen der Singularität der Ausnahme und der Universalität des Begriffs, da durch das 
Individuum hindurch die gesamte conditio humana hervortritt“ (Jaquet, 2018, 26). Den 
Fiktionen von Klassenübergänger:innen kann abgelesen werden, dass sich das Indivi-
duum in Beziehungen eingebunden weiß, die ihm unverfügbar vorausliegen, was religi-
onspädagogisch in der Unterscheidung von Person und Subjekt anthropologisch per-
spektiviert wird (vgl. Biehl, 1991, 156). Deshalb stellt sich darüber hinaus die Frage, ob die 
Identitätsbildung im Anschluss an Schleiermacher „in relativer Freiheit und relativer Ab-
hängigkeit“ (Kumlehn, 2023, 92) anthropologische Perspektiven auf das „Spannungsfeld 
von ‚Sichselbstsonichtgesetzthaben‘ und ‚Sichselbstsetzen‘“ (ebd.; Schleiermacher 
1830/31, § 4), in dem „der Mensch agiert“, eröffnen können. Hieran kann sich didaktisch 
eine „Auslegung dieses religiösen Grundverhältnisses des Menschen“ (Kumlehn, 2023, 
92) anschließen.

Literaturverzeichnis 
Biehl, Peter (1991), Die Gottebenbildlichkeit des Menschen und das Problem der Bildung. 

Zur Neufassung des Bildungsbegriffs in religionspädagogischer Perspektive, in, ders.: 
Erfahrung, Glaube und Bildung. Studien zu einer erfahrungsbezogenen Religionspäda-
gogik, Gütersloh, 124-223. 

Bourdieu, Pierre (1987), Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteils-
kraft, aus dem Französischen v. Bernd Schwibs u. Achim Russer, Frankfurt a. M. [28. 
Aufl. 2021]. [Bourdieu, Pierre (1979), La distinction. Critique sociale de jugement, 
Paris]. 

Bourdieu, Pierre (1993), Satz und Gegensatz. Über die Verantwortung des Intellektuellen, 
aus dem Französischen v. Ulrich Raulff u. Bernd Schwibs, Frankfurt a. M. 

Bourdieu, Pierre (1998), Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns, aus dem Franzö-
sischen v. Hella Beister, Frankfurt a. M. [Bourdieu, Pierre (1994), Raison pratique. Sur 
la théorie de l’action, Paris]. 

David, Olivier (2024), Von der namenlosen Menge. Über Klasse, Wut & Einsamkeit, Inns-
bruck/ Wien. 

Eribon, Didier (2011), Retours sur Retour à Reims, Paris. 



121 

Breitenwischer, Narrative des Klassismus 

Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.77 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

Eribon, Didier (2016), Rückkehr nach Reims, aus dem Französischen v. Tobias Haberkorn, 
Berlin. [Eribon, Didier (2009), Retour à Reims, Paris]. 

Eribon, Didier (2017), Gesellschaft als Urteil. Klassen, Identitäten, Wege, aus dem Fran-
zösischen v. Tobias Haberkorn, Berlin. [Eribon, Didier (2013, La société comme verdict. 
Classes, identités, trajectoires, Paris]. 

Ernaux, Annie (2003), L’Écriture comme un couteau, Paris. 
Ernaux, Annie (2021), Die Scham, aus dem Französischen v. Sonja Finck, Berlin (5. Aufl. 

2022). [Ernaux, Annie (1997), La Honte, Paris]. 
Gamper, Markus, Kupfer, Annett (2024), Klassismus, Bielefeld. 
Hinzmann, David (2025), Teuer bezahlt. Sieben Romane in zehn Jahren, in: wochentaz 156 

(1.-7.11.2025), 43. 
Hobrack, Marlen (2024), Klassismus. 100 Seiten, Stuttgart. 
Huizing, Klaas (2016), Scham und Ehre. Eine theologische Ethik, Gütersloh (2. Aufl. 2020). 
Jaquet, Chantal (2018), Zwischen den Klassen. Über die Nicht-Reproduktion sozialer 

Macht, mit einem Nachwort von Carlo Spoerhase, aus dem Französischen v. Horst 
Brühmann, Konstanz (2., unveränd. Aufl. 2021). [Jaquet, Chantal (2014), Les 
transclasses ou la non-reproduction, Paris]. 

Keupp, Heiner u.a. (1999), Identitätskonstruktionen. Das Patchwork der Identitäten in der 
Spätmoderne, Reinbek bei Hamburg (2. Aufl. 2002). 

Korsch, Dietrich (2000), Dogmatik im Grundriß: eine Einführung in die christliche Deutung 
menschlichen Lebens mit Gott, Tübingen. 

Koschorke, Albrecht (2012), Wahrheit und Erfindung. Grundzüge einer Allgemeinen Er-
zähltheorie, Frankfurt a. M. (2. Aufl.). 

Kumlehn, Martina (2007), Inszenierte Form und gestaltete Freiheit. Anmerkungen zur Ver-
schränkung von ästhetischen und ethischen Dimensionen in praktisch-theologischen 
Vollzügen, in: Schlag, Thomas/Kunz, Ralph/Klie, Thomas (Hg.), Ästhetik und Ethik. Die 
öffentliche Bedeutung der praktischen Theologie, Zürich, 141-148. 

Kumlehn, Martina (2012), Leben (anders) erzählen: Narrative Identität als religionspäda-
gogische Bildungsaufgabe, in: ZPT 2/2012, 135-145. 

Kumlehn, Martina (2018), Erzählkultur. Narrativität, narrative Identität und religiöse Bil-
dung, in: Heller, Thomas (Hg.), Religion und Bildung – interdisziplinär (FS für Michael 
Wermke zum 60. Geburtstag), Leipzig, 293-305. 

Kumlehn, Martina (2022), Deutungsmachtsensible Wahrnehmung, Reflexion und Beglei-
tung von Positionierungsprozessen im Religionsunterricht, in, Theo-Web. 21 (2022) H. 
2, 49-64. 

Kumlehn, Martina (2023), Strittige Praxis. Praktisch-theologische Reflexionsperspektiven 
auf religiöse und kirchliche Praxen, in: dies./Gräb-Schmidt, Elisabeth: Praxis (Marburger 
Jahrbuch Theologie XXXIV), Leipzig, 90-117. 
Lange, Justus (2021), Arbeit, Spott und Spiel – das Bild des Bauern in der niederländi-

schen Kunst, in: Pisot, Sandra (Hg.), Klasse Gesellschaft. Alltag im Blick niederländi-
scher Meister. Mit Lars Eidinger und Stefan Marx, Hamburg, 36-47. 

Lauster, Jörg (2005), Religion als Lebensdeutung. Theologische Hermeneutik heute. 
Darmstadt. 

Louis, Édouard (2015), Das Ende von Eddy, aus dem Französischen v. Hinrich Schmidt-
Henkel, Frankfurt a.M. [Louis, Édouard (2014), En finir avec Eddy Bellegueulle, Paris]. 

Louis, Édouard (2019), Wer hat meinen Vater umgebracht, aus dem Französischen v. Hin-
rich Schmidt-Henkel, Frankfurt a.M. [Louis, Édouard (2018), Qui a tué mon père, Paris]. 



122 

Breitenwischer, Narrative des Klassismus 

Theo-Web Nr. 2/2025, DOI: https://doi.org/10.58069/theow.2025.2.77 | ISSN 1863-0502 
Open Access, Licence: CC BY 4.0 International © 2025 Schwarz/Meyer 

Louis, Édouard (2021), Die Freiheit einer Frau, aus dem Französischen v. Hinrich Schmidt-
Henkel, Frankfurt a.M. [Louis, Édouard (2021), Combats et métamorphoses d’une 
femme, Paris]. 

Louis, Édouard (2022), Anleitung ein anderer zu werden, aus dem Französischen v. Sonja 
Finck, Berlin. [Louis, Édouard (2021), Changer: méthode, Paris]. 

Lübbe, Hermann (1986), Religion nach der Aufklärung, Graz u.a. (2. Aufl. 1990). 
Meyer, Katrin (2017), Theorien der Intersektionalität. Zur Einführung, Hamburg. 
Müller, Hans-Peter (2014), Pierre Bourdieu. Eine systematische Einführung, Berlin. 
Pisot, Sandra (2021), Momentaufnahmen – Blicke in die Gesellschaft gestern und heute, 

in: dies. (Hg.), Klasse Gesellschaft. Alltag im Blick niederländischer Meister. Mit Lars 
Eidinger und Stefan Marx, Hamburg, 8-21. 

Reckwitz, Andreas (2010), Subjekt, Bielefeld (2., unveränd. Aufl.). 
Reckwitz, Andreas (2019), Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Strukturwandel der 

Moderne, Berlin (4. Aufl. 2021). 
Reckwitz, Andreas (2020), Das hybride Subjekt. Eine Theorie der Subjektkulturen von der 

bürgerlichen Moderne bis zur Postmoderne, Berlin (überarb. Neuaufl.). 
Ricœur, Paul (1988), Zeit und Erzählung. Band I: Zeit und historische Erzählung, aus dem 

Französischen v. Rainer Rochlitz, München. [Ricœur, Paul (1983), Temps et récit, tome 
I, Paris]. 

Ricœur, Paul (1991), Zeit und Erzählung. Band III: Die erzählte Zeit, aus dem Französi-
schen v. Andreas Knop, München. [Ricœur, Paul (1985), Temps et récit, tome III. Le 
temps raconté, Paris]. 

Ricœur, Paul (1996), Das Selbst als ein Anderer, aus dem Französischen von Jean Greisch 
in Zusammenarbeit mit Thomas Bedorf und Birgit Schaaff, München (2. Aufl. 2005). 
[Ricœur, Paul (1990), Soi-même comme un autre, Paris]. 

Schneickert, Christian/Weiß, Annika (2014), Art. Klasse. in: Fröhlich, Gerhard/ Rehbein, 
Boike (Hg.), Bourdieu Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart, 140-147. 

Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst (1830/31), Der christliche Glaube nach den 
Grundsätzen der evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt. Zweite Auf-
lage (1830/31), in: KGA I/13,1, Teilband 1, hg. v. Rolf Schäfer, Berlin/New York 2003. 

Schröder, Bernd (2021), Religionspädagogik, Tübingen (2. überarb. u. erg. Aufl.). 
Schweitzer, Friedrich, Kollektive und individuelle Identitäten im Wandel. Zur Bedeutung 

des Identitätsbegriffs für die Religionspädagogik, in: ZPT 2/2012, 112-120. 
Schwingel, Markus (1995), Pierre Bourdieu. Zur Einführung, Hamburg (8., erg. Aufl. 2018). 
Spinner, Kaspar H. (2022), Literarisches Lernen, in: ders., Literarisches Lernen. Aufsätze, 

Stuttgart, 9-37. 
Suderland, Maja (2014), Art. Sozialer Raum (espace social), in: Fröhlich, Gerhard/Reh-

bein, Boike (Hg.), Bourdieu Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart, 219-225. 
Waldenfels, Bernhard (1985), In den Netzen der Lebenswelt, Frankfurt a. M. 
Welsch, Wolfgang (1994), Ästhet/hik. Ethische Implikationen und Konsequenzen der Äs-

thetik, in, Wulf, Christoph u.a. (Hg.), Ethik der Ästhetik, Berlin, 3-22. 
Ziebertz, Hans-Georg (1999), Religion, Christentum und Moderne: veränderte Religions-

präsenz als Herausforderung, Stuttgart. 

Dennis Breitenwischer ist wiss. Mitarbeiter (AkadR) am Lehrstuhl für Religionspädagogik an der Universität 
Rostock. 




